
 1 
 

4ο 

 

Ο Ιερέας και η Εκκλησιαστική 
Επιτροπή του Αγίου Θεοδώρου 

Τήρωνος σας εύχονται 

Το Θείο Βρέφος να αναπλάσει τον 
ταλαιπωρημένο από την αμαρτία κόσμο 
μας και να αναθερμάνει την πίστη και την 

αγάπη στις καρδιές όλων μας.  

Ευλογημένα 
Χριστούγεννα και 
Καλό Νέο Έτος 



 2 
 

 

 

Μηνιαία Ἔκδοση 

Ι.Ν. Ἁγίου Θεοδώρου τοῦ Τήρωνος, 

Μοναγρούλλι 

Ἔτος 13ον   -  Τεῦχος 4ο 

Δεκεμβρίου 2019 

«Ο ΤΗΡΩΝ» 

Ἰδιοκτήτης: 

Ι.Ν. Ἁγίου Θεοδώρου τοῦΤήρωνος 

Μοναγρούλλι –Λεμεσός 

Τήλ./Φάξ: 25632879.  

Ἐφημέριος:  

Πρωτοπρεσβ. Γεώργιος Κόρτας,  

Τήλ.: 97668822 

Παρεκκλήσια:  

(ἅ) ἉγίωνἈναργύρων 

(β) ἉγίαςΠαρασκευῆς 

Ἰδιαίτερες εὐχαριστίες ἀνήκουν στο 

τυπογραφεῖο Χριστάκη 

Χαραλάμπους, το ὁποῖο ἀνέλαβε 
τά ἔξοδα τοῦ μηνιαίου περιοδικοῦ.  

Στα κείμενα διατηρείται η 
ορθογραφία των συγγραφέων. 

 

 

ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ 

"Να μην φοβάσαι που είσαι 

ζωντανός…" 
3 

Η αγάπη ουδέποτε εκπίπτει 4-5 

Ο Ύμνος της αγάπης του 

αγίου Ιωάννου Δαμασκηνού 
6-7 

Η αγάπη συνιστά την ουσία 

της προσωπικότητας των 

τελείων! 

8 

Περὶ τῆς ἀγάπης πρὸς τὸν 

πλησίον 
9 

Ἡ ἀγάπη τῶν ἀνθρώπων καὶ 

τοῦ Χριστοῦ 
10-11 

Ανακοινώσεις 12 

 

 

 



 3 
 

"Να μην φοβάσαι που είσαι ζωντανός…" 

Δεν είμαστε εκείνο που λέμε αλλά αυτό που φαίνεται. Γι αυτό όταν λες και πολλές 

φορές κρυφά επαίρεσαι ότι πας εκκλησία, νηστεύεις και κοινωνάς, πρέπει η ζωή 

σου να το φανερώνει.  

Δεν λέω να είσαι τέλειος. 

Κανείς δεν είναι, ούτε ακόμη 

και οι άγιοι, μα ωστόσο στο 

βίο σου, πρέπει να 

αποτυπώνεται αυτή η σχέση 

που λες ότι έχεις με τον Θεό. 

Να μυρίζεις αγάπη, 

ταπείνωση, ελπίδα και 

θετικότητα. Ενδιαφέρον και 

νοιάξιμο για τον άλλο, και κυρίως μια βαθιά κατανόηση προς όλους και όλα.  

Όχι αυτό το επικριτικό βλέμμα που είναι πάντα έτοιμο να καταδικάσει κάθε τι 

διαφορετικό από εσένα, έτοιμο να στείλει στην κόλαση ότι ζει και κινείται επειδή 

εσύ απλά έχεις επιλέξεις να ζεις ως πεθαμένος.  

Γιατί εκείνος που φοβάται τον εαυτό του, το σώμα και τις επιθυμίες του, τους 

άλλους και την ζωή κρυπτόμενος πίσω από μεγάλες και υψηλές θρησκευτικές 

έννοιες, δεν είναι πνευματικός άνθρωπος, αλλά απλά φοβισμένος.  

Δεν θέλει ο Χριστός να φοβόμαστε την ζωή, να αρνούμαστε τα δώρα της 

δημιουργίας Του, να είμαστε μίζεροι και αρνητικοί. Να έχουμε ενοχές με κάθε τι 

που ζει και υπάρχει, ακόμη και με την ίδια μας την ανάσα. Δεν είναι όλα αμαρτίες, 

είναι και ευλογίες ζωής, και πρέπει να τις ζήσουμε.  

Πίστεψε με, εκείνο που θέλει ο Χριστός είναι να μην φοβάσαι που είσαι ζωντανός… 

Π. Χαράλαμπος Παπαδόπουλος 



 4 
 

Η αγάπη ουδέποτε εκπίπτει 

π. Ανδρέα Αγαθοκλέους 

Είναι αυτονόητο, όταν γνωρίσουμε ένα άνθρωπο κι επικοινωνήσουν οι καρδιές, να 

ενθουσιαζόμαστε και να χαιρόμαστε.  Πραγματοποιείται ο λόγος ύπαρξής μας, 

που συνίσταται στο κατ’ εικόνα με το οποίο μας προίκισε ο Θεός.  Να μπορούμε, 

δηλαδή, να ενωνόμαστε μεταξύ μας όπως ο Τριαδικός Θεός που είναι κοινωνία 

προσώπων, γι’ αυτό και «αγάπη εστί». Αντιθέτως, όταν οι καρδιές ψυχραθούν κι 

επικοινωνία δεν υπάρχει, βιώνουμε τη θλίψη κι ενθουσιασμός δεν υπάρχει.  

Ωστόσο, παρατηρείται κι ένα άλλο 

φαινόμενο, όχι ασυνήθιστο: η πολλή 

σχέση κι επικοινωνία μ’ ένα άνθρωπο, 

ακόμα κι αν ενθουσιαστήκαμε μαζί 

του, να φέρνει σιγά – σιγά μια 

απογοήτευση, που, αν δεν προσεχτεί, 

μπορεί να οδηγήσει και στην 

απομάκρυνση.  Γιατί άραγε; 

Είναι σημαντικό να κατανοήσουμε πως όλοι μας, ως τέκνα του πρώτου Αδάμ που 

έχουμε στο D.N.A. μας τις συνέπειες της πτώσης, έχουμε τις ατέλειές μας.  

Κανένας δεν είναι αψεγάδιαστος και κανενός η ζωή δεν είναι αναμάρτητη.  Ακόμα 

και οι άγιοι, που τιμούμε και δοξάζουμε ως τους «εφαρμοστές του Ευαγγελίου», 

κατά τον άγιο Ιουστίνο Πόποβιτς, και ως πιστούς «φίλους του Χριστού», αφού 

τήρησαν με αφοσίωση τα λόγια Του, έχουν τις προσωπικές τους αδυναμίες και τα 

δικά τους λάθη, καθώς μαρτυρούν όσοι τους έζησαν από κοντά.  Άλλωστε, κατά 

τον άγιο και σοφό Γέροντα Επιφάνιο Θεοδωρόπουλο, «δεν ήταν άγιοι διά ταύτα 

αλλά παρά ταύτα». 

Η συνειδητοποίηση ότι τόσο εμείς όσο και οι άλλοι έχουμε τα ελαττώματα του 

χαρακτήρα μας, που δυσκολεύουν εμάς και τους γύρω μας, και πως «μόνο ο 



 5 
 

Χριστός εκτός αμαρτίας υπάρχει», θα μας κάμει συγκαταβατικούς και 

ανεκτικούς.  Τότε θα χαιρόμαστε τη σχέση με τους άλλους γι’ αυτό που είναι, την 

ομορφιά που έχουν κι όχι γι’ αυτό που δεν είναι, για τα σκοτεινά σημεία της 

ύπαρξής τους. 

Έτσι πορευόμαστε τη ζωή με συνοδοιπόρους ατελείς και αμαρτωλούς, όπως 

είμαστε κι εμείς.  Και πορευόμενοι ανακαλύπτουμε τα όμορφα της ζωής, τις 

δυνατότητες που έχει ο κάθε άνθρωπος, τα χαρίσματα που ενδεχομένως να κρύβει 

ένεκα συνθηκών.  Κι ανακαλύπτοντάς τα χαιρόμαστε τη δημιουργία του Μεγάλου 

Θεού μας που «τα πάντα εν σοφία εποίησεν». 

Ακόμα κι αν ο διάβολος επενέβη στη 

δημιουργία μέσω του ανθρώπου, 

συγχύζοντας και χαλώντας τα «καλά 

λίαν» που βγήκαν από τα χέρια του 

Δημιουργού, ο Θεός μας, ως Θεός 

των Δυνάμεων και της Αγάπης, 

μεταποιεί την ακαταστασία σε 

αγιότητα και τις αδυναμίες σε χάρη. 

Να γιατί κατανοώντας την 

ανθρώπινη ατέλεια και 

προσδοκώντας μ’ ελπίδα γι’ αυτό 

που μπορεί να γίνει, μετανοώντας κι 

αγωνιζόμενος, συνεχίζεις να 

συμπορεύεσαι μ’ αυτόν που σ’ 

ενθουσίασε και σε χαροποίησε ως ύπαρξη.  Τότε ξέρεις τι σημαίνει αυτό που ο 

Απόστολος Παύλος, στον ύμνο της αγάπης (Α΄ Κορ. 13,1-13) επισημαίνει: «η αγάπη 

μακροθυμεί …, ου ζητεί τα εαυτής …, πάντα στέγει, πάντα πιστεύει, πάντα ελπίζει, 

πάντα υπομένει.  Η αγάπη ουδέποτε εκπίπτει». 

 



 6 
 

Ο Ύμνος της αγάπης του αγίου Ιωάννου Δαμασκηνού 

"Ὅσοι τοίνυν ὀρθοδόξως φρονοῦσι περὶ Πατρὸς, καὶ Υἱοῦ, καὶ ἁγίου Πνεύματος, 

καὶ τὴν εἰς ἀλλήλους φυλάττουσιν ἀγάπην, οὗτοι κέκτηνται τὸ τέλειον τῆς ἀγάπης.  

Ἀγάπη Πατέρα ὁμολογεῖ, Υἱὸν προσκυνεῖ, καὶ τὸ ἅγιον Πνεῦμα δοξολογεῖ. 

Ἀγάπη ἀγγέλων σύμβιος, πατέρων σύντροφος, προφητῶν σύσκηνος, μαρτύρων 

σύναθλος, ἀποστόλων σύγχορος, Ἐκκλησίας σύνδεσμος. 

Ἀγάπη πόλεμον οὐκ οἶδεν, ἐχθρὸν οὐκ ἔχει, εἰρήνην πρεσβεύει. Ἀγάπη φονικοὺς 

θυμοὺς πραΰνει, λογικοὺς λαοὺς σεμνύνει. Ἀγάπη ἐν τῷ κόσμῳ μὴ χωροῦσα, καὶ 

ἐν ταπεινῇ καρδίᾳ κατοικοῦσα. 

Ἀγάπη μέλιτος καὶ γάλακτος γλυκυτέρα, ἡ μὴ μόνον ἐν τῷ στόματι τὸ γλυκὺ 

ἔχουσα, ἀλλὰ ἐν τῷ βάθει τῆς καρδίας τὸ ἡδὺ κέκτηται. Ἀγάπη ἡ πάντων ἁρμογὴ, 

δι’ ἧς συνέστηκε μὲν τὰ ἐπίγεια, αὔξει δὲ τὰ οὐράνια. 

Ἀγάπη, δι’ ἥν ὁ Θεὸς τὸν ἑαυτοῦ Υἱὸν ἀπέστειλεν εὶς τὸν κόσμον ὑπὲρ ἡμῶν· ὥστε 

τὸν Υἱὸν αὐτοῦ τὸν μονογενῆ ἔδωκεν εἰς τὸν κόσμον ὑπὲρ ἡμῶν. 

Ἀγάπη τὰ ζεύγη τῶν ἀρότρων ὁμοφρόνως τῷ ξύλῳ τοῦ σταυροῦ ὑπέζευξεν· 

κινδύνους δὲ κατὰ γῆν καὶ θάλασσαν ὑπομένειν ἐδίδαξεν. 

Ἀγάπη μάρτυρας τελειοῖ, ἀποστόλους στεφανοῖ. 

Ἀγάπη ἄλλον, ὡς ἑαυτὸν ὁρᾷ, καὶ τὰ ἴδια κοινὰ πᾶσιν ἡγεῖται. Ἀγάπη τὴν ἔνδειαν 

τοῦ πλησίον μέριμναν ἰδίαν τίθησιν. 

Ἀγάπη κοινὴν τράπεζαν πᾶσιν ἱστᾷ, πλουσίῳ τε καὶ πένητι, σοφῷ τε καὶ ἰδιώτῃ. 

Ἀγάπη τὴν πεπικρασμένην ψυχὴν γλυκαίνει, τὴν τεθλιμμένην θεραπεύει, τὴν 

τεταπεινωμένην ἀναθάλλειν ποιεῖ. 

Ἀγάπη ἄσβεστον λαμπάδα τῆς παρθενίας περιφέρει, καὶ τοὺς ἰδίους 

περιεργάζεται ζητοῦσα. 



 7 
 

Ἀγάπη τὰς τῆς βασιλείας θύρας ἀνοίγει, καὶ τοὺς ἐν σεμνῷ γάμῳ βιούντας 

εἰσελθεῖν οὐ κωλύει. 

Ἀγάπη τὴν ἐλεημοσύνην φιλεῖ, καὶ τῷ ταῦτα γεωργῷ στεφάνους χρυσαυγεῖς 

ἑτοιμάζει. 

Ἀγάπη ὑπερηφάνους οὐκ οἶδεν, ταπεινοὺς δὲ δοξάζει. 

Ἀγάπη ἄνδρα καὶ γυναῖκα γάμῳ συναφθέντας ὁμονοεῖν συμβουλεύει, χωρίζεσθαι 

δὲ ἀπ’ ἀλλήλων οὐδέποτε θέλει. 

Ἀγάπη τοὺς πατέρας 

φιλεῖν τὰ τέκνα 

προτρέπεται, καὶ τὰ 

τέκνα δουλεύειν ὡς 

δεσπόταις τοῖς γονεῦσιν. 

Ἀγάπη τοὺς δεσπότας 

ἐλεήμονας εἶναι πρὸς τοὺς 

οἰκέτας παρακαλεῖ, καὶ 

τοὺς οἰκέτας ὑπουργεῖν 

τοῖς δεσπόταις ἀδόλως 

παραινεῖ. 

Πολλαχῶς ἀγάπη νοεῖται, 

διὰ πραότητος, διὰ 

χρηστότητος, δι’ 

ὑπομονῆς, διὰ ἀφθονίας καὶ ἀζηλίας, δι’ ἀμνησικακίας. 

Ἀμέριστος ἐστιν ἐν πᾶσι, ἀδιάκριτος κοινωνική". 

ΙΩΑΝΝΟΥ ΔΑΜΑΣΚΗΝΟΥ,  

Περὶ ἀγάπης, καὶ εἰρήνης, καὶ εἰρηνοποιῶν, PG 95, 1200D-1201C. 

 



 8 
 

Η αγάπη συνιστά την ουσία της προσωπικότητας των τελείων! 

Πάμπολλα παραδείγματα στην ιστορία των ανθρώπων μάς πείθουν για την 

σωτηρία από επικείμενους ολέθρους εξαιτίας της προσευχής εναρέτων προσώπων. 

Με τον τρόπο αυτόν εκδηλώνουν οι τέλειοι εν Θεώ τις δύο κύριες αρετές τους· την 

αγάπη και την προσευχή. Η αγάπη συνιστά την ουσία της προσωπικότητας των 

τελείων, ενώ η προσευχή την αποδεικνύει. 

Ο Γέροντας μάς έλεγε ότι σε όποιον προσεύχεται αληθινά αποκαλύπτεται η 

αίσθηση της αγάπης προς τον πλησίον· και πιο συγκεκριμένα, «όταν η Χάρις 

ενεργήσει στην ψυχή του ευχομένου, τότε τον πλημμυρίζει η αγάπη τον Θεού, ώστε 

να μην μπορεί άλλο να αντέξει αυτό που αισθάνεται. 

Στην συνέχεια, στρέφεται η αγάπη αυτή προς 

τον κόσμο και τον άνθρωπο, τον οποίο αγαπά 

τόσο, ώστε θέλει να πάρει επάνω του όλο τον 

ανθρώπινο πόνο και την δυστυχία για να 

απαλλαγούν οι άλλοι· συμπάσχει σε κάθε θλίψη 

και δυσκολία, θλίβεται ακόμα και γι’ αυτά τα 

άλογα ζώα και κλαίει, όταν σκεφθεί ότι 

πάσχουν! 

Αυτά είναι χαρακτηριστικά της αγάπης, που τα 

προκαλεί και τα δραστηριοποιεί η προσευχή. 

Γι’ αυτό και όσοι πρόκοψαν στην προσευχή δεν 

παύουν να εύχονται υπέρ του κόσμου. Σε αυτούς ανήκει ακόμα και η παράταση 

της ζωής του [κόσμου] -όσο και αν αυτό φαίνεται παράδοξο και τολμηρό- και να 

ξέρετε ότι, αν αυτοί εκλείψουν, τότε θα έρθει το τέλος αυτού του κόσμου». 

Άγιος Ιωσήφ ο Ησυχαστής 

 



 9 
 

Περὶ τῆς ἀγάπης πρὸς τὸν πλησίον 

Ἡ ἀγάπη πρὸς τὸν ἀδελφὸ καλλιεργεῖ τὴν ἀγάπη πρὸς τὸν Θεό. Εἴμαστε 

εὐτυχισμένοι, ὅταν ἀγαπήσομε ὅλους τοὺς ἀνθρώπους μυστικά. Θὰ νιώθομε τότε 

ὅτι ὅλοι μᾶς ἀγαποῦν. Κανεὶς δὲν μπορεῖ νὰ φθάσει στὸν Θεό, ἂν δὲν περάσει ἀπ' 

τοὺς ἀνθρώπους. Γιατί, «ὁ μὴ ἀγαπῶν τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ, ὅν ἑώρακε, τὸν Θεόν, 

ὃν οὐχ ἑώρακε, πῶς δύναται ἀγαπᾶν;» (Α’ Ἰωάν. 4, 20). Ν' ἀγαπᾶμε, νὰ 

θυσιαζόμαστε γιὰ ὅλους ἀνιδιοτελῶς, χωρὶς νὰ ζητᾶμε ἀνταπόδοση. Τότε 

ἰσορροπεῖ ὁ ἄνθρωπος. Μιὰ ἀγάπη ποὺ ζητάει ἀνταπόδοση εἶναι ἰδιοτελής. Δὲν 

εἶναι γνήσια, καθαρή, ἀκραιφνής. 

Νὰ τοὺς ἀγαπᾶτε καὶ νὰ τοὺς συμπονᾶτε 

ὅλους. «Καὶ εἴτε πάσχει ἓν μέλος, 

συμπάσχει πάντα τὰ μέλη• ὑμεῖς δέ ἐστε 

μέλη Χριστοῦ καὶ μέλη ἐκ μέρους» (Α' 

Κορ. 12, 26-27). Αὐτὸ εἶναι Ἐκκλησία• 

ἐγώ, ἐσύ, αὐτός, ὁ ἄλλος νὰ αἰσθανόμαστε 

ὅτι εἴμαστε μέλη Χριστοῦ, ὅτι εἴμαστε 

ἕνα. Ἡ φιλαυτία εἶναι ἐγωισμός. Νὰ μὴ 

ζητᾶμε, «ἐγὼ νὰ σταθῶ, ἐγὼ νὰ πάω στὸν 

Παράδεισο», ἀλλὰ νὰ νιώθομε γιὰ ὅλους 

αὐτὴ τὴν ἀγάπη. Καταλάβατε; Αὐτὸ εἶναι ταπείνωση. 

Ὑπεράνω ὅλων ἡ ἀγάπη. Ἐκεῖνο ποὺ πρέπει νὰ μᾶς ἀπασχολεῖ, παιδιά μου, εἶναι 

ἡ ἀγάπη γιὰ τὸν ἄλλο, ἡ ψυχή του. Ὅ,τι κάνομε, προσευχή, συμβουλή, ὑπόδειξη, 

νὰ τὸ κάνομε μὲ ἀγάπη. Χωρὶς τὴν ἀγάπη ἡ προσευχὴ δὲν ὠφελεῖ, ἡ συμβουλὴ 

πληγώνει, ἡ ὑπόδειξη βλάπτει καὶ καταστρέφει τὸν ἄλλον, ποὺ αἰσθάνεται ἂν τὸν 

ἀγαπᾶμε ἢ δὲν τὸν ἀγαπᾶμε καὶ ἀντιδρᾶ ἀναλόγως. Ἀγάπη, ἀγάπη, ἀγάπη! Ἡ 

ἀγάπη στὸν ἀδελφὸ μᾶς προετοιμάζει ν' ἀγαπήσομε περισσότερο τὸν Χριστό. 

Ὡραῖο δὲν εἶναι; 

Αγίου Πορφυρίου Καυσοκαλυβίτου 



 10 
 

Ἡ ἀγάπη τῶν ἀνθρώπων καὶ τοῦ Χριστοῦ 

Ἡ ἀγάπη ποὺ ἔχει τὴ ρίζα της στὸ Χριστό, εἶναι ἀληθινή, σταθερή, ἀδιάσπαστη 

καὶ ἀνίκητη· τίποτε στὸν κόσμο δὲν μπορεῖ νὰ τὴν καταλύσει, οὔτε συκοφαντίες, 

οὔτε κίνδυνοι, οὔτε θάνατος. Ὅποιος ἀγαπᾶ μὲ τέτοιο τρόπο καὶ ἄν ἀκόμη πάθει 

ἀμέτρητα κακά, δὲν θὰ διαλύσει αὐτὴ τὴν σύνδεση, ἀφοῦ στηρίζεται σ’ αὐτὴ τὴ 

βασικὴ προϋπόθεση τῆς ἀγάπης τοῦ Χριστοῦ. 

Ἐκεῖνος ποὺ ἀγαπᾶ μόνο, ἐπειδὴ ἀγαπιέται 

μὲ κοσμικὸ συμφέρον, καὶ ἄν ἀκόμη τοῦ 

συμβεῖ κάτι δυσάρεστο, διαλύει τὴν ἀγάπη· 

ἐκεῖνος ὅμως πού εἶναι συνδεδεμένος 

ἐξαιτίας τῆς ἀγάπης τοῦ Χριστοῦ, ποτὲ δὲν 

θὰ διακόψει τὴν σύνδεσή του. Γι’ αὐτὸ καὶ 

ὁ Παῦλος ἔλεγε· «Ἡ ἀγάπη ποτὲ δὲν χάνει 

τὴν ἀξία της, ἀλλὰ περνᾶ καὶ στὴν 

αἰωνιότητα». 

Ἐκεῖνα τὰ γεγονότα, ποὺ γίνονται αἰτία νὰ διαλυθεῖ ἡ ἀγάπη γιὰ τοὺς ἄλλους 

ἀνθρώπους, αὐτὰ τὰ ἴδια γίνονται αἰτία γιὰ τοὺς χριστιανούς, νὰ στερεωθεῖ ἡ 

ἀγάπη περισσότερο. 

Πραγματικὰ ὁ Χριστὸς ἔτσι ἀγάπησε τοὺς ἐχθρούς του, τοὺς ἀγνώμονες, τοὺς 

βλάσφημους, αὐτοὺς ποὺ τὸν μισοῦσαν, αὐτοὺς ποὺ δὲν ἤθελαν οὔτε νὰ τὸν δοῦν, 

αὐτοὺς ποὺ ἀντί γι’ αὐτὸν προτιμοῦσαν τὰ ξύλα καὶ τοὺς λίθους. 

Ὅλους αὐτοὺς τοὺς ἀγάπησε καὶ μάλιστα μὲ τὸν ὑψηλότερο τρόπο τῆς ἀγάπης, 

ὥστε νὰ μὴν εἶναι δυνατὸν νὰ βρεθεῖ ποτὲ ἄλλη ἀγάπη ἀνώτερη ἀπὸ αὐτήν. Γιατὶ 

λέει· «Κανένας δὲν ἔχει μεγαλύτερη ἀγάπη ἀπὸ αὐτήν, ποὺ προσφέρω ἐγώ, ὥστε 

νὰ θυσιάσει τὴν ψυχή του γιὰ τοὺς φίλους του». 

Καὶ αὐτοὺς ἀκόμη ποὺ τὸν σταύρωσαν καὶ διέπραξαν τόσα παράλογα εἰς βάρος 

του, πρόσεχε πώς ἐξακολουθεῖ νὰ δείχνει τὴ φροντίδα του. 



 11 
 

Ὅταν ἐπάνω στὸ σταυρὸ συνομιλοῦσε μὲ τὸν Πατέρα του γιὰ ὅλους αὐτούς, ἔλεγε· 

«Συγχώρεσέ τους, γιατὶ δὲν γνωρίζουν τὶ κάνουν». 

Αὐτὴ τὴν ἀγάπη ἄς ἐπιδιώξουμε καὶ ἐμεῖς καὶ πρὸς αὐτὴν ἄς στρέψουμε τὰ 

βλέμματά μας. Ἄς γίνουμε μιμητὲς 

τοῦ Χριστοῦ, γιὰ νὰ ἀπολαύσουμε 

καὶ τὰ ἐπίγεια καὶ τὰ οὐράνια 

ἀγαθά. Ἐλπίζουμε ὅλοι νὰ τὰ 

χαροῦμε μὲ τὴ χάρη καὶ τὴ 

φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου μας 

Ἰησοῦ Χριστοῦ, στὸν ὁποῖο ἀνήκει 

ἡ δόξα καὶ ἡ δύναμη στοὺς αἰῶνες 

τῶν αἰώνων. Ἀμήν. 

Ἰωάννου Χρυσοστόμου 

 

 

 



 12 
 

 

Ανακοινώσεις 

 Την Τρίτη 24 Δεκεμβρίου θα τελεστούν οι ώρες, ο εσπερινός των Χριστουγέννων και η θεία 

Λειτουργία του Μ. Βασιλείου. 

 Την Κυριακή 1ην  και 22α   Δεκεμβρίου, και την Παρασκευή 6ην Δεκεμβρίου μετά τη θεία 

λειτουργία θα γίνει η  ΘΕΙΑ ΜΕΤΑΛΗΨΙΣ ΑΣΘΕΝΩΝ ΣΤΑ ΣΠΙΤΙΑ ΤΟΥΣ. 

 Η ακολουθία τής Θείας Λειτουργίας τίς Κυριακές και καθημερινές θα αρχίζει η ώρα 6:30 π.μ 

 Η ακολουθία τού Εσπερινού για το μήνα Δεκέμβριο θα αρχίζει η ώρα 4:30μ.μ 

 Οι κατηχητικές συνάξεις για παιδιά δημοτικού γίνονται κάθε Σάββατο στην αίθουσα του Ι.Ν. 

Αγ. Ζώνης στη Μονή η ώρα 11π.μ. Για τα παιδιά Γυμνασίου και Λυκείου γίνονται στον Ι.Ν. 

Αγ. Θεοδώρου τις Κυριακές μετά τη Θεία Λειτουργία.  

 Παρακαλώ όποιος επιθυμεί αγιασμός στο σπίτι του ή τρισάγιο στο κοιμητήριο τού χωριού 

να επικοινωνεί έγκαιρα με τον ιερέα τής κοινότητάς μας στο τηλέφωνο 97668822. Όποιος/ἅ 

θέλει να κλείσει μυστήριο Γάμου ἤ βάφτισης παρακαλώ να έρχεται πρώτα στο ναό, για την 

καλύτερη συνεννόηση και γνωριμία με τον ιερέα, και μετά να κλείνει το κέντρο για αποφυγή 

παρεξηγήσεων. Εξομολογήσεις γίνονται κατόπιν συνεννοήσεως με τον Ιερέα μας. 

 


