
       Μηνιαία Έκδοση « Ο ΤΗΡΩΝ » - Το παρόν διανέμεται δωρεάν   1 
 

«Ο ΤΗΡΩΝ» 
Μηνιαία Έκδοση  

 Ι.Ν. Αγίου Θεοδώρου του Τήρωνος   

 Μοναγρούλλι - Λεμεσός 

 Έτος 3ο Τεύχος Αρ.7 – Φεβρουάριος 2010 

http://o-tiron.blogspot.com 

 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

† Π. Ιουστίνος Πόποβιτς   † Κύριε Ελέησον  
†Αγιος Θεόδωρος ο Τήρων 

 † Το θαύμα το κολλύβων  † Νουθεσίες π.Ιουστίνου  
† Νηστεία – Εγκράτεια – Δίαιτα (π.Ιωσήφ Βατοπεδινός)  

† Μεγάλη Σαρακοστή 

http://o-tiron.blogspot.com


       Μηνιαία Έκδοση « Ο ΤΗΡΩΝ » - Το παρόν διανέμεται δωρεάν   2 
 

π. Ιουστίνος Πόποβιτς. Ένας µεγάλος 
θεολόγος και φιλόσοφος 

Ο π. Ιουστίνος γεννήθηκε στήν πόλη Βράνιε 
τής Ν. Σερβίας στίς 25.3.1884 καί 
αναπαύθηκε οσιακά στίς 25.3.1979 στή µονή 
Τσέλιε. Η Ευαγγελίστρια Θεοτόκος τόν 
συνόδευε από τή γέννησή του έως τήν 
κοίµησή του. Σπούδασε θεολογία στή Σερβία, 
τή Ρωσία, τήν Αγγλία καί τήν Ελλάδα. Από 
τό 1935 υπήρξε πανεπιστηµιακός διδάσκαλος 
στή Θεολογική Σχολή τού Βελιγραδίου. Τό 
1945 τό κοµµουνιστικό καθεστώς τόν 
ανάγκασε σέ παραίτηση. Αποσύρθηκε στή 
µονή τών Αγίων 
Αρχαγγέλων τού Τσέλιε, 
γιά ν’ αφοσιωθεί στή 
µελέτη, τή συγγραφή, τή 
διδαχή καί τήν 
προσευχή. 

Τό συγγραφικό του έργο 
είναι µεγάλο, πολύτιµο, 
αξιόλογο καί σηµαντικό. 
Ασχολήθηκε µέ τή 
Δογµατική, τήν 
ερµηνεία τής Καινής 
Διαθήκης, τόν 
Συναξαριστή, τήν 
Πατρολογία καί άλλα. Πολλά από τά βιβλία 
του µεταφράσθηκαν σέ ξένες γλώσσες καί 
στά ελληνικά. Τό έργο του έλαβε πολλές 
θετικές κριτικές. Θεωρείται καί είναι ένας 
από τούς µεγαλύτερους θεολόγους τού 
εικοστού αιώνος. Δέν ήταν ένας θεολόγος 
τής έδρας καί τού γραφείου αλλά τής 
εµπειρίας, τών βιωµάτων, τής ασκήσεως, τής 
νήψεως καί τής θερµουργού προσευχής. 
Είναι η µυστική συνείδηση τής Σερβικής 
Εκκλησίας µέ αξιόλογους µαθητές. 

Ο ιδιότυπος λόγος του είναι 
χαρακτηριστικός, χαριτωµένος, 
αγιοπνευµατικός, θεοφώτιστος καί 
θεοχαρίτωτος. Λέγει: «Ο σκοπός τού 
θεοειδούς όντος πού λέγεται άνθρωπος είναι 

ένας: νά γίνει σταδιακά τέλειος, όπως ο Θεός 
Πατήρ, νά γίνει Θεός κατά χάριν, νά επιτύχη 
τή θέωση, τή θεοποίηση, τή Χριστοποίηση, 
τήν Τριαδοποίηση». Συνεχίζει: «Δίχως 
θεάνθρωπο καί έξω από τόν θεάνθρωπο, ο 
άνθρωπος πάντα –συνειδητά ή όχι– 
µεταλλάσσεται σέ υπάνθρωπο, σέ οµοίωµα 
ανθρώπου, σέ υπεράνθρωπο, σέ 
διαβολάνθρωπο. Απόδειξη καί αποδείξεις γιά 
τούτο, όλη η ιστορία τού ανθρωπίνου 
γένους». 

 Αγάπησε ιδιαίτερα τούς µεγάλους Έλληνες 
Πατέρες καί πιό πολύ τούς άγιους Τρείς 

Ιεράρχες. Ερεύνησε καλά τήν 
αρχαιοελληνική σοφία, τήν 
ευρωπαϊκή καί σλαβική 
φιλοσοφία, τόν συγκίνησε ο 
Ντοστογιέφσκυ, καί 
απόκτησε πολύπλευρες 
γνώσεις, πού τού 
δηµιούργησαν µία 
πεπαιδευµένη 
προσωπικότητα. Ασχολήθηκε 
επισταµένα µέ τά αιώνια 
προβλήµατα τού ανθρώπου, 
τ’ απύθµενα βάθη τής 
ανθρώπινης ψυχής. Αγάπησε 
υπερβολικά τόν Χριστό καί 
τόν συνάνθρωπο. Ήταν πρός 

όλους όλο αγάπη, από τόν πιό µικρό ώς τόν 
πιό µεγάλο. 

Ζώντας τήν τραγωδία τού Α΄ Παγκοσµίου 
Πολέµου, τόν θάνατο δικών του ανθρώπων, 
τή στέρηση, τίς κακουχίες, δίνεται 
ολοκληρωτικά στήν αληθινή φιλοσοφία, τή 
ζωντανή σχέση του µέ τόν Θεό, γίνεται 
µοναχός, παρά τίς αντιδράσεις τών καλών 
γονέων του. Αγάπησε τούς Σέρβους, τούς 
Ρώσους καί τούς Έλληνες. Μέ µεγάλη αγάπη 
πάντοτε µιλούσε γιά τήν οικουµενικότητα 
τής Ορθοδοξίας, τή Ρωµιοσύνη, τό Βυζάντιο. 
Θεωρούσε αµαρτωλό τόν ορθολογισµό κι 
αίρεση τόν οικουµενισµό. Ήταν ενάντιος 
στόν δυτικό ανθρωπισµό καί υπέρ τού 
ανατολικού θεανθρωπισµού. 



       Μηνιαία Έκδοση « Ο ΤΗΡΩΝ » - Το παρόν διανέμεται δωρεάν   3 
 

 Είναι πολύ µικρός ο χώρος, γιά νά χωρέσει 
έναν τόσο µεγάλο άνδρα. Η Σερβική 
Εκκλησία δίκαια καί δικαιολογηµένα 
ετοιµάζει τήν αγιοκατάταξή του. Ένας ακόµη 
όσο σοφός ενάρετος καί όσο ενάρετος 
σοφός… 

Γέρ.  Μωϋσέως Αγιορείτου  

Πηγή: Περιοδικό «Λυδία», τχ. Σεπτεµβρίου 

 

Κύριε ἐλέησον! 

Χορταράκι ἐλέησον! Πουλάκι ἐλέησον! 

Τὰ πάντα µέσα µου καὶ γύρω µου: καὶ τὰ 
µικρὰ καὶ τὰ µεγάλα, τὰ περασµένα καὶ τὰ 
ἄπειρα, καὶ τὰ ἁπλὰ καὶ τὰ αἰνιγµατώδη, καὶ 
τὰ σκοτεινὰ καὶ τὰ φωτεινά, καὶ τὸ ὁρατὸ καὶ 
τὸ ἀόρατο, καὶ τὸ θνητὸ καὶ τὸ ἀθάνατο, καὶ 
τὸ καλὸ καὶ τὸ κακό, τὸ πᾶν καὶ τὰ πάντα σ’ 
ὅλους τους κόσµους ποὺ γνωρίζω καὶ 
αἰσθάνοµαι, µὲ ὑποκινοῦν σὲ κραυγαλέα 
προσευχή: 

Κύριε, ὦ Κύριε! Ὑπάρχει στοὺς κόσµους Σου 
ἀπάντησε στὰ ἐρωτήµατά µου; Ἡ µήπως ἐγὼ 
δὲν εἶµαι σὲ θέση νὰ τὰ ἀκούσω ἀπὸ τὸν 
ἄλλο κόσµο, ποὺ ὅλο καὶ περισσότερο 
ἀποµακρύνεται, ἀπὸ ἐµένα; 

Ἂν πάρω τὴ νύχτα γιὰ γλώσσα µου Ἐσὺ δὲν 
µὲ ἀκοῦς, ἂν πάρω τὴν ἡµέρα γιὰ αὐτί µου 
ἐγὼ δὲν Σὲ ἀκούω. 

Ὢ πῶς νὰ Σὲ ἀκούσω; ὢ πῶς νὰ µὲ ἀκούσεις; 
Ἐσὺ ποὺ εἶσαι πανταχοῦ παρὼν δὲν εἶσαι 
παρὼν µέσα µου λόγω τῶν ἁµαρτιῶν µου γι’ 
αὐτὸ δὲ Σὲ ἀκούω, γι’ αὐτό, δὲ Σὲ βλέπω, γι’ 
αὐτὸ δὲ Σὲ καταλαβαίνω. 
  

Ὢ Πανελεῆµον κατέβα, εἴσελθε στὴν καρδιά 
µου, στὴν ψυχή µου, στὸ σῶµα µου, (εἶναι 
φωλιὰ φιδιῶν, εἶναι κόλαση). Ἐσὺ ὅµως καὶ 
στὴν κόλαση κατέβηκες καὶ πάλι Θεὸς 
ἔµεινες. Κατέβα στὴν κόλασή µου γιατί θὰ 
τὴν µεταβάλεις σὲ Παράδεισο Γιατί ὅπου 
εἶσαι Σύ, ἐκεῖ ἤδη ὑπάρχει Παράδεισος, 
βρίσκεται ὁ Παράδεισος, ὁ δὲ ἄνθρωπος µαζί 
Σου εἶναι ἤδη ἄγγελος. 

Ὢ πές µου τὸν Ἑαυτό Σου Κύριε Ἀνείπωτε 
καὶ Ἀκατάληπτε. 
  
Ὅλη ἡ θλιµµένη φύση τείνει καὶ πηδᾶ πρὸς 
Ἐσὲ µὲ τὴ γοερὴ κραυγὴ καὶ βαθειὰ ἱκεσία: 
Κύριε ἐλέησον!… 

Οἱ πόνοι µας συνοψίζουν ὅλες τὶς 
ἀνθρώπινες λέξεις σὲ µία προσευχὴ καὶ σὲ 
µία κραυγή: 
Στραµµένοι πρὸς Ἐσὲ βρίσκουµε 
ξεχειλισµένο σ’ ὅλο τὸ εἶναι µας, µόνο ἕνα 
στεναγµό: 
Κύριε ἐλέησον!… 

Θὰ θέλαµε νὰ Σοῦ ποῦµε τὸν ἑαυτό µας, 
ἀλλὰ χύνονται τὰ δάκρυά µας καὶ Σοῦ λέµε 
ὅλη τὴν ψυχή µας µέσα σ’ αὐτὰ τὰ δυὸ λόγια: 
Κύριε ἐλέησον!… 

Τὸ κάθε κτίσµα ἔχει τὴν καρδιά του. Καὶ ἡ 
καρδιὰ εἶναι µὲ τοῦτο καρδιά, γιατί 
ἀναστενάζει καὶ τείνει πρὸς Ἐσέ.  
Κύριε ἐλέησον!… 

Σ’ αὐτὸ τὸ λυπηµένο κόσµο ὁ ἄνθρωπος δὲν 
ἔχει µεγαλύτερη ἀνάγκη ἀπὸ τὸ νὰ ἐλεηθεῖ 
πρώτιστα ἀπὸ Σένα. 
Κύριε ἐλέησον!… 

Καὶ µαζὶ µὲ Σένα καὶ πίσω ἀπὸ Σένα νὰ τὸν 
ἐλεήσουν ὅλα τὰ ὄντα καὶ ὅλη ἡ κτίση: 
Κύριε ἐλέησον!… Μητέρα ἐλέησον!!! 
Φίλε ἐλέησον!!! Χορταράκι ἐλέησον!… 
Πουλάκι ἐλέησον!… 
Ὅλα τὰ ὄντα σ’ ὅλους τους κόσµους: 
Ἐλεῆστε!!! Ἐλεῆστε!!! Ἐλεῆστε!!! 

π. Ιουστίνος Πόποβιτς 



       Μηνιαία Έκδοση « Ο ΤΗΡΩΝ » - Το παρόν διανέμεται δωρεάν   4 
 

ΑΓΙΟΣ ΘΕΟΔΩΡΟΣ Ο ΤΗΡΩΝ  

 
O Άγιος Θεόδωρος ο Τήρων ή Θεόδωρος 

Αµασείας είναι άγιος της Ορθοδόξου 

Εκκλησίας. Έδρασε στα χρόνια των 

αυτοκρατόρων Μαξιµιανού και Μαξιµίνου Β΄ 

(286-305µ.Χ και 307- 313µ.Χ.) και ονοµάστηκε 

Τήρων λόγω της ένταξής του στο 

σώµα των νεοσυλλέκτων της 

Ρωµαϊκής λεγεώνας (tiro στα 

λατινικά σηµαίνει 

νεοσύλλεκτος). Η µνήµη του 

εορτάζεται στις 17 

Φεβρουαρίου. 

Δεν γνωρίζουµε πολλά 

για τα νεανικά χρόνια του 

Αγίου. Γνωρίζουµε ότι 

γεννήθηκε στην Αµάσεια, 

πόλη κτισµένη κοντά στον Ίρι 

ποταµό της προς Πόντου 

Καππαδοκίας. Ιδιαίτερη πατρίδα του ήταν το 

χωριό Χουµιάλα. Την εποχή που ο 

Διοκλητιανός επιχειρούσε µε έδρα τη 

Νικοµήδεια την αναδιοργάνωση του κράτους 

διενήργησε διωγµούς µε αποτέλεσµα πολλοί 

Χριστιανοί να εγκαταλείπουν την περιοχή 

της Αµάσειας, να γίνονται κρυπτοχριστιανοί, 

να πιστεύουν στα είδωλα ή αν δεν 

µεταστρέφονταν να βασανίζονται ένεκα της 

πίστεως τους. Αλλά και ο Λικίνιος παρότι 

αρχικά τήρησε το σύµφωνο της 

Ανεξιθρησκείας εν συνεχεία άρχισε 

διωγµούς κατά των Χριστιανών. Έτσι ο 

Θεόδωρος, διαµόρφωσε την άποψη, πως ο 

Χριστιανός έπρεπε να δίνει τη ζωή του για 

την πίστη του και να µην τη κρύβει. 

Τους λόγους που οδήγησαν τον 

Θεόδωρο να καταταγεί στο στρατό δεν τους 

γνωρίζουµε. Γνωρίζουµε όµως 

πως σύντοµα ξεχώρισε στη 

λεγεώνα για την ανδρεία του. 

Αφορµή να γίνει γνωστός για 

τη ανδρεία του στάθηκε η 

βοήθεια που έδωσε σε κάποια 

πλούσια γυναίκα και τους 

κατοίκους µίας περιοχής 

εξαιτίας ενός γιγάντιου 

φιδιού το οποίο τους 

τροµοκρατούσε. Έτσι 

προσευχόµενος έψαξε το φίδι 

και όταν το συνάντησε 

εκτόξευσε εναντίον του ακόντιο, 

τραυµατίζοντας το θανάσιµα.  

Την εποχή του Θεοδώρου είχε αρχίσει 

να εφαρµόζεται το διάταγµα του 

Διοκλητιανού περί θυσιών στους εθνικούς 

Θεούς και λατρείας του Αυτοκράτορα. Ο 

Θεόδωρος ως χριστιανός όµως αρνήθηκε να 

λάβει µέρος σε αυτές. Ο Βρύγκας ως 

επικεφαλής του τάγµατός του τον κάλεσε σε 

απολογία και τότε οµολόγησε πως είναι 

Χριστιανός. Ο Βρύγγας βλέποντας ότι οι 



       Μηνιαία Έκδοση « Ο ΤΗΡΩΝ » - Το παρόν διανέμεται δωρεάν   5 
 

προσπάθειές του να τον µεταπείσει 

αποτύγχαναν, του έδωσε χρόνο να το 

ξανασκεφτεί. Ο ίδιος τον χρόνο που είχε τον 

χρησιµοποίησε για να ενισχύσει τους 

Χριστιανούς του τάγµατος, ώστε να µην 

αλλαξοπιστήσουν ή φοβηθούν από τα 

βασανιστήρια που ανέµενε να περάσει, µετά 

τη δεύτερη ακρόαση. Όµως δεν έµεινε µόνο 

σε αυτό. Ο ίδιος κατέστρεψε το ξύλινο είδωλο 

της Θεάς Ρέας που βρισκόταν στο ναό της 

πόλης. Ο Κρονίδης, ένας υπηρέτης του ναού, 

είδε το σκηνικό και το διεµήνυσε στον τοπικό 

άρχοντα Πόπλιο. Ο Θεόδωρος αµέσως 

κλήθηκε σε απολογία για τη µεγάλη 

ασέβεια. Ο Θεόδωρος απολογήθηκε πως το 

έκανε θέλοντας να διαπιστώσει αν όντως η 

θεά ήταν αληθινή. Αυτό που διαπίστωσε 

όµως ήταν ότι πρόκειται περί ενός απλού 

αψύχου πράγµατος.  

Μετά τα γεγονότα αυτά ο τοπικός 

άρχοντας αµέσως διέταξε να τον 

µαστιγώσουν. Τον έφερε πάλι µπροστά του 

λέγοντας πως αν ασπασθεί τον θεό του όλα 

θα τελειώσουν. Ο Θεόδωρος άµεσα 

διεµήνυσε τη σταθερότητα της πίστης του 

και πως δεν φοβάται να µαρτυρήσει επειδή 

δεν είναι δειλός. Έτσι έδωσε εντολή να τον 

ρίξουν στη φυλακή χωρίς τροφή και νερό. Το 

βράδυ όµως ο Χριστός εµφανίστηκε µπροστά 

του δίνοντας του τη δύναµη, ενώ άγγελοι, 

έψαλλαν µέσα από το κελί του, µε 

αποτέλεσµα οι φύλακες να νοµίσουν πως 

φίλοι του Θεοδώρου πήγαν να τον 

βοηθήσουν να δραπετεύσει.  

Ο Πόπλιος τελικώς θέλησε να του 

ξαναδώσει µια ευκαιρία, όµως ο Θεόδωρος 

ήταν ανένδοτος. Έτσι διέταξε να τον 

κρεµάσουν µε ανάποδη φορά και να κόψουν 

τις σάρκες του µε κοφτερά σίδερα, ένα 

ιδιαίτερα γνωστό για την εποχή 

βασανιστήριο. Η προσπάθεια που κατέβαλαν 

από το βασανιστήριο απέτυχε. Ο Θεόδωρος 

δεν έσπασε και αντί αυτού ο 

παρευρισκόµενος λαός έπαιρνε δύναµη από 

το θάρρος και την αντοχή του Θεοδώρου. 

Βλέποντας αυτό ο Πόπλιος διέταξε να τον 

ρίξουν στο καµίνι, όπου και θανατώθηκε. Η 

ηµεροµηνία της κοίµησής του, ήταν 17 

Φεβρουαρίου.  

 

Άπολυτίκιον.  

Μεγάλα τα της πίστεως κατορθώµατα! εν τη πηγή της φλογός, ως επί ύδατος αναπαύσεως, ό 

Άγιος Μάρτυς Θεόδωρος ήγάλλετο· πυρί γαρ όλοκαυτωθείς, ως άρτος ηδύς, τη Τριάδι 

προσήνεκται. Ταις αυτού ίκεσίαις, Χριστέ ό Θεός, σώσον τάς ψυχάς ήµών. 

 



       Μηνιαία Έκδοση « Ο ΤΗΡΩΝ » - Το παρόν διανέμεται δωρεάν   6 
 

Το Θαύµα το κολλύβων  

Όταν ανέβηκε στον θρόνο ο Ιουλιανός ο Παραβάτης, πραγµατοποίησε µεγάλο διωγµό 

κατά των χριστιανών. Γνωρίζοντας το τυπικό των χριστιανών για τη νηστεία και θέλοντας να 

ταλαιπωρήσει ακόµα περισσότερο τους Χριστιανούς κάλεσε τον έπαρχο της  

Κωνσταντινούπολης και του είπε να αποσύρει από την πόλη τα 

τρόφιµα που ήταν νηστίσιµα, υποχρεώνοντας τους χριστιανούς είτε 

να µη νηστεύσουν, είτε να µείνουν νηστικοί. Έτσι και έγινε. Τότε 

σύµφωνα µε την εκκλησιαστική παράδοση εµφανίστηκε µπροστά 

στον Ευδόξιο (360-370µ.Χ.), ο Θεόδωρος ο Τήρων και του είπε 

«σύναξε το ποίµνιο του Χριστού και δώσε εντολή, κανένας 

Χριστιανός να µην αγοράσει τίποτα από όσα πουλιούνται διότι όσα πωλούνται στην αγορά 

είναι µιασµένα αφού µε εντολή του βασιλιά έχουν µιανθεί από αίµα ειδωλόθυτων ζώων, και 

αναπλήρωσε τις ελλείψεις αυτών, χορηγώντας κόλλυβα». Έτσι οι κάτοικοι της Πόλης όλη την 

εβδοµάδα έφαγαν κόλλυβα. Από τότε µέχρι και σήµερα εορτάζεται την πρώτη εβδοµάδα της 

Μεγάλης Τεσσαρακοστής το θαύµα αυτό.  

Θεόδωρος Θεοδώρου 

Πηγή: Διαδίκτυο – Ιστοσελίδα «Ελληνορθόδοξος» 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

Το χειρότερο πράγµα για τούς ανθρώπους είναι ό θάνατος: το να γίνω λάσπη, να 
µεταβληθώ σε σκουλήκια, σε πηλό! Αξίζει τάχα να είναι κανείς άνθρωπος; Γιατί να σε 
αγαπήσω, Θεέ µου, αφού αύριο θα µεταβληθώ σε σκουλήκια και πηλό; Να, όµως, πού ό 
Κύριος Ιησούς Χριστός σε σώζει από τον θάνατο διά της Αναστάσεως Του, εξασφαλίζει την 
αιώνιο ζωή για την ψυχή σου και το σώµα, όταν εκείνο θα αναστηθεί λαµπερό και θα 
ενωθεί µε την ψυχή. 
       Γι' αυτό και ό Κύριος Ιησούς έχει το δικαίωµα να αποκαλείται ό Μόνος Φιλάνθρωπος, ό 
µόνος από κατασκευής κόσµου µέχρι της Φοβέρας Κρίσεως. Μονάχα εκείνος πού νίκησε 
τον θάνατο είναι ό Μόνος Φιλάνθρωπος και όλα τα άλλα είναι άπλες φλυαρίες. Και οι 
κουλτούρες, οι πολιτισµοί, οι επιστήµες και οι τέχνες; - Τί αστεία πράγµατα! Μα τί να την 
κάνω την τεχνολογία και την επιστήµη όταν µε µεταβάλουν σε σκουλήκια και λάσπη; 
Εκείνος είναι ό µόνος φιλάνθρωπος, αυτός πού µε ελευθερώνει από την αµαρτία, τον 
θάνατο και τον διάβολο. Γιατί ό διάβολος είναι ό εφευρέτης της αµαρτίας και µαζί µ' αυτήν 
και του κακού. 

π. Ιουστίνος Πόποβιτς 

 



       Μηνιαία Έκδοση « Ο ΤΗΡΩΝ » - Το παρόν διανέμεται δωρεάν   7 
 

Επιστολή του Γέροντος Ιωσήφ για τη νηστεία, την εγκράτεια και τη διαίτα 

Σεµνοπρεπεστάτη Μ., η Χάρις του Χριστού µας µετά του πνεύµατός σου. 

Πήρα το γράµµα σου και διάβασα το περιεχόµενο µε προσοχή. Αξιέπαινα είναι όχι τα θέµατα 
καθ’ εαυτά πού προβάλλετε όσο η καλή σας θέληση και απόφαση για ακριβεστέρα εν Χριστώ 

ζωή και περί τούτου πάντοτε εύχοµαι 
ατελείωτη προκοπή. 

Πάντοτε, ευλαβεστάτη, το θέµα της τροφής, 
ως το αναγκαιότερό µας καθήκον και 
στοιχείο, όλους απασχολεί και να µην πώ ότι 
αιχµαλωτίζει χάριν και της ιδιαιτέρας χλιδής 
πού χαρακτηρίζει την δική µας γενεά. Τώρα, 
ιδίως απότοµα, να περικόψουµε ένα από τα 
κυριότερα είδη φαγητών δεν είναι ούτε 
επωφελές ούτε αξιέπαινο… µε την πρόφαση 
ότι ίσως µας αιχµαλώτισε πέραν του δέοντος. 
Και οι Πατέρες αυτό δεν επαινούν ούτε 
συνιστούν αλλά κατά την γνώµη µου η 
µεσαία λύση είναι η πιο σωστή. Ποιά; Να 
µετριάσω µε την χρήση, ώστε η υγεία να είναι 
σταθερή και κανένας ντόρος να µή γίνεται ότι 
η Μ. δήθεν δεν κρεοφαγεί πού είναι άσκοπος 
αγώνας τύφου και οιήσεως. Το ίδιο και µε τα 
γλυκά γιατί και αυτά στο µέτρο της χρείας 
είναι απαραίτητα για την οµαλότητα και 
ισορροπία της ζωής. 

Άλλωστε η εγκράτεια σαν απαραίτητος 
κανόνας της ζωής µόνο έτσι εφαρµόζεται και γίνεται µετά η αφορµή της σωφροσύνης και της 
οµαλότητος στην ζωή. Ολόκληρος ο ψυχοσωµατικός τρόπος και όρος της ζωής µας από την 
συµµετρία αυτήν της γενικής εγκρατείας της διαίτης συνίσταται και όλη η ισορροπία της κατ’ 
άµφω υγείας σώµατος και ψυχής από εδώ πηγάζει. 

Τότε και ο ταραγµένος ύπνος ισορροπεί και οι κακές σκέψεις και προσβολές χάνονται και η 
αύξηση του ζήλου και της προθυµίας γεννάται. Έτσι, λοιπόν, να κάµεις χωρίς άλλες 
υπερβολές και αν κάποτε δεν τα καταφέρεις να µην απογοητευτείς αλλά να αρχίσεις πάλι 
και πάλι και Χάριτι Χριστού θα κερδίσεις οπωσδήποτε. 

Είσθε κοινωνικός άνθρωπος και σε δύσκολους και ανθυγιεινούς καιρούς και δεν µπορείτε να 
ζείτε µε  µοναστικά προγράµµατα πού και οι ίδιοι οι µοναχοί σήµερα δεν µπορούν να 
φυλάξουν. 

Με πολλές ευχές και στοργή εν Χριστώ 

Ταπεινός Γ. Ιωσήφ µοναχός 

Ο Γέροντας Ιωσήφ ήταν λιτοδίαιτος, συνήθως 
έτρωγε χόρτα τα οποία τα μάζευε ο ίδιος 



       Μηνιαία Έκδοση « Ο ΤΗΡΩΝ » - Το παρόν διανέμεται δωρεάν   8 
 

Μεγάλη Σαρακοστή  

Αγαπητοί  εν Χριστώ αδελφοί,  

      Με  την πορεία της Μεγάλης Σαρακοστής, βασικά βιώνουμε την ανάγκη που 
έχουμε για τον Χριστό. Είναι ένα πνευματικό ταξίδι, που προορισμός του είναι το 
Άγιο Πάσχα «η Εορτή Εορτών». Για το λόγο αυτό, θα πρέπει να προσπαθήσουμε 
να ζήσουμε έντονα και στην πράξη την ευλογημένη αυτή περίοδο, γιατί 
αποκαλύπτει κάτι πολύ σημαντικό για την ζωή του Ορθόδοξου Χριστιανού. 

      Ακούμε  σ’ αυτή, μέχρι το Πάσχα, τις Ευαγγελικές περικοπές να μας μιλούν για 
ταπείνωση, αγάπη, μετάνοια, κ.ά. Βλέπουμε να τονίζεται πολύ έντονα η μετάνοια 

(Παραβολή Ασώτου, Οσία Μαρία η Αιγυπτία κ.ά), και η σημασία της στη ζωή του Χριστιανού.  

      Μας προσφέρεται η συνταγή ώστε με το φάρμακο της μετάνοιας ξαναγυρίσουμε στην υγιή πνευματική 
κατάσταση και να εκπληρωθεί σε μας η υπέροχη υπόσχεση που μας δίνεται κάθε χρόνο το Πάσχα: «…και τοις εν 
τοις μνήμασι ζωήν χαρισάμνεος». Και ακριβώς αυτή τη στιγμή εμφανίζεται η Μεγάλη Σαρακοστή. Αυτή είναι η 
«χείρα βοήθειας» που απλώνει σε εμάς η Εκκλησία. Είναι το σχολείο της μετάνοιας που θα μας δώσει δύναμη να 
δεχτούμε το Πάσχα όχι σαν απλή ευκαιρία να φάμε, να πιούμε και να αναπαυθούμε, αλλά, βασικά, σαν το τέλος 
του παλαιού μας εαυτού που είναι μέσα μας και σαν είσοδος μας στο νέο, αναγεννημένο μας εαυτό..  

      Καμιά φορά μεγαλύτερη είναι η προσπάθεια που γίνεται για να προετοιμάζονται τα νηστήσιμα φαγητά ή το 
πασχαλινό τραπέζι, παρά η νηστεία και τη συμμετοχή στην πνευματική πραγματικότητα του Πάσχα. Αυτό σημαίνει 
ότι, αν τα έθιμα και οι παραδόσεις μας δε συνδεθούν και πάλι με τη γενική θρησκευτική αντίληψη από την οποία 
προέρχονται, η Εκκλησία θα παραμένει χωρισμένη από τη ζωή και δεν θα την επηρεάζει καθόλου. Καιρός είναι ν' 
αρχίσουμε να ενσωματωνόμαστε στην Εκκλησιαστική ζωη. 

      Το  να πάρουμε λοιπόν στα σοβαρά τη Μεγάλη Σαρακοστή σημαίνει ότι θα τη θεωρήσουμε, πρώτα απ' όλα, με 
την πιο βαθιά της έννοια: μια πνευματική πρόκληση που απαιτεί αντίδραση, απόφαση, πρόγραμμα και συνεχή 
προσπάθεια.   

        Καλούμαστε να αγωνιστούμε, σήμερα, που η αμαρτία και τα πάθη θεωρούνται το λογικό, ενώ το παράλογο, 
είναι ο αγώνας εναντίων τους. Καλούμαστε να δεχθούμε τη χείρα βοηθείας που μας απλώνεται από το Θεό Πατέρα 
μας και με οδηγό την Εκκλησία και τα μυστήρια της να πορευθούμε το δρόμο της σωτηρίας μας.  

Καλή  Σαρακοστή και καλή ανάσταση!!!  

Πάτερ Γεώργιος Κόρτας 

Βιβλιογραφία: π. Αλέξανδρος Σμέμαν «Μεγάλη Τεσσαρακοστή, πορεία προς το Πάσχα» 

 
Μηνιαία Ἔκδοση Ι.Ν. Ἁγίου Θεοδώρου τοῦ Τήρωνος 

Ἔτος 3ον   -  Τεῦχος 7ον  Φεβρουάριος  2010 «Ο ΤΗΡΩΝ» 
Ἰδιοκτήτης: Ι.Ν. Ἁγίου Θεοδώρου τοῦ Τήρωνος (Μοναγρούλλι –
Λεµεσός) Τήλ./Φάξ: 25632879.  
Ἐφηµέριος: Πρεσβ. Γεώργιος Κόρτας, Τήλ.: 99134050.  
Συνεργάτες Περιοδικού:  Θεόδωρος Θεοδώρου   

Παρεκκλήσια:   (ἅ) Ἁγίων Ἀναργύρων         (β) Ἁγίας Παρασκευῆς 
Υλικό Περιοδικού: Στα κείµενα διατηρείται η ορθογραφία των 
συγγραφέων . Πολλά από αυτά έχουν παρθεί από το διαδίκτυο. 
Ἰδιαίτερες εὐχαριστίες ἀνήκουν στό τυπογραφεῖο Χριστάκη Χαραλάµπους, τό ὁποῖο ἀνέλαβε τά 
ἔξοδα τοῦ µηνιαίου περιοδικοῦ 

Ιστοσελίδα Ι.Ν.Αγ. Θεοδώρου Τήρωνος: http://o-tiron.blogspot.com/ 

http://o-tiron.blogspot.com/

